
ROCZNIKI TEOLOGICZNE
Tom  LXXII,  zeszyt 2 – 2025
https://doi.org/10.18290/rt2025.6

Artykuły w czasopiśmie dostępne są na licencji Creative Commons Uznanie autorstwa – Użycie 
niekomercyjne – Bez utworów zależnych 4.0 Międzynarodowe (CC BY-NC-ND 4.0)

A R T Y K U Ł Y

STANISŁAW DYK

METODY REALIZACJI 
EGZYSTENCJALNEJ WARSTWY HOMILII

METHODS FOR IMPLEMENTING THE EXISTENTIAL ASPECT OF THE HOMILY

Abstract. The homily should contribute to the  transformation of the  individual and, through him, 
to the renewal of the world. This article presents selected methods for the homily to “incorporate” 
the Gospel into the  lives of those who hear it. The first part of the  study presents the  theological 
foundations of the  existential orientation of the  homily. References are made in this section to 
the existential dimension of the word of God and of the liturgy, and also to human life, which has been 
taken on and redeemed by Christ. The second part of the article presents several ways of constructing 
the  existential aspect of a  homily. It points to proclaiming the  mystery of Christ as the  basis for 
the formation of the new man, to interpreting listeners’ lives in the light of this mystery, to shaping 
the sacramental perception of Christian existence, to calling for the rejection of sin and for a life in 
union with Christ, and to encouraging the consecration of the world by permeating it with the spirit 
of the  Gospel and turning towards God. In this study emphasis has been placed on the  aspect of 
the homily’s content. Linguistic and formal issues, on the other hand, have been omitted.

Keywords: Homily; mystery of Christ; word of God; liturgy; life of listeners

W dokumencie końcowym ostatniego synodu poświęconego młodzieży pod-
kreślone zostało, że jedną z  przyczyn tego, że „znaczna liczba ludzi młodych 
z  różnych przyczyn nic nie oczekuje od Kościoła, ponieważ nie uważa go za 
znaczący dla swego życia […], jest brak staranności w  przygotowaniu homi-
lii i  głoszenia słowa Bożego”1. W  kontekście całej wypowiedzi jasne jest, że 

   Ks. prof.  dr hab. Stanisław Dyk – Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II; adres do 
korespondencji: ul. Radziszewskiego 7, 20-039 Lublin; e-mail: standyk@kul.pl; ORCID: https://
orcid.org/0000-0001-7337-0035.

1   XV Zgromadzenie Ogólne Synodu Biskupów, „Młodzi, wiara i  rozeznawanie powołania. 
Dokument końcowy”, dostęp 09.12.2024, http://secretariat.synod.va/content/dam/synod2018/do-
cumenti/DOKUMENT_KONCOWY_SYNODU.pdf/.



8	 STANISŁAW DYK	

wspomniany brak przygotowania przepowiadania polega na nieumiejętności 
powiązania słowa Bożego z  życiem wiernych. Rutyna wielu homilistów po-
woduje, że wypowiadane przez nich słowa i  idee brzmią pusto lub banalnie. 
Wskutek tego podstawowe dla chrześcijaństwa terminy, jak łaska, grzech, odku-
pienie, tracą swoje oryginalne znaczenie i siłę oddziaływania2. Te spostrzeżenia 
potwierdzają współczesne badania nad polskim przepowiadaniem. W  zakresie 
wiązania Ewangelii z  życiem w  homiliach pojawiają się mankamenty i  błędy 
ujawniające doktrynalizm, historycyzm, ogólnikowość i  abstrakcję3. Do ludz-
kiego życia homiliści często odnoszą się jedynie ogólnikowo lub w celach ilu-
strujących doktrynę. Przy takim głoszeniu wiara może być postrzegana przez 
słuchaczy głównie jako przyjęcie systemu doktrynalno-filozoficzno-moralnego. 
Byłoby to schizofreniczne podejście do wiary, która – choć wymaga zrozumie-
nia – jest przede wszystkim życiem.

W tym miejscu należy przypomnieć, że przepowiadanie homilijne, podob-
nie jak cała ewangelizacja, powinno zmierzać do przemiany człowieka, a przez 
niego do przemiany całego świata w jego wymiarze aksjologicznym, etycznym, 
społecznym, ekonomicznym i politycznym. Benedykt XVI powie w tym wzglę-
dzie o „pełnym zrozumieniu i oddziaływaniu słowa Bożego na życie wiernych”4. 
Papież Franciszek podkreśli zaś, że homilia ma uczyć, jak po zakończonej litur-
gii „kontynuować rozmowę z Panem”, jak w swym życiu rozpoznawać „wielkie 
i  zadziwiające dzieła Boże”, jak „praktykować dobro”,  jak odkrywać to, „co 
Pan pragnie powiedzieć w określonych okolicznościach”5. Można zaryzykować 
stwierdzenie, że jeśli w czasie przepowiadania słuchacz nie został zaangażowa-
ny w jakimś aspekcie swej egzystencji, prawdziwe głoszenie słowa Bożego nie 
zaistniało.

Poniższy artykuł będzie przedstawiał niektóre metody homilijnego „wcie-
lania” Ewangelii w  życie słuchaczy. Termin „metoda” rozumiany będzie tutaj 
zgodnie ze swoim pierwotnym znaczeniem jako sposób postępowania mający 
prowadzić do osiągnięcia zamierzonego celu. Ów cel homilii przypomniany 
będzie w  pierwszej części artykułu. Ukazane tu zostaną teologiczne podstawy 
egzystencjalnego ukierunkowania homilii. Te założenia przedstawione będą 

2   Roberto Mauri, „La predicazione generativa”, dostęp: 09.12.2024, https://www.settimana-
news.it/liturgia/predicazione-generativa.

3   Stanisław Dyk, Henryk Sławiński i  Leszek Szewczyk, „Przepowiadanie homilijne w  Pol-
sce. Analiza aspektów treściowych i formalnych wybranych homilii”, Collectanea Theologica 93, 
nr 2 (2023): 210–213.

4   Benedykt XVI, Adhortacja apostolska o słowie Bożym w życiu i misji Kościoła Verbum Do-
mini (Poznań: Pallottinum, 2010), 59.

5   Franciszek, Adhortacja apostolska o głoszeniu Ewangelii w dzisiejszym świecie Evangelii 
Gaudium (Kraków: Wydawnictwo „M”, 2013), 142–143, 154.



	 METODY REALIZACJI EGZYSTENCJALNEJ WARSTWY HOMILII	 9

w kluczu teologii liturgicznej, która postrzega homilię jako syntezę słowa Bo-
żego, celebracji liturgicznej i  chrześcijańskiego życia. W  drugiej części opra-
cowania przedstawiona zostanie droga do osiągnięcia celu homilii. Będą nią 
konkretne sposoby budowania egzystencjalnej jej warstwy. W opracowaniu po-
minięte zostaną kwestie językowe i formalne. Akcent położony będzie głównie 
na aspektach treściowych.

1.  ZAŁOŻENIA PODSTAWOWE – CELE HOMILII

1.1.  HOMILIA JEST PRZEDŁUŻENIEM 
„ŻYWEGO I SKUTECZNEGO” (HBR 4,12) SŁOWA BOŻEGO

Homilia wypływa ze słowa Bożego jako ze swego źródła. Gdy jest wierna jego 
przesłaniu, przejmuje także część jego zbawczej mocy. Słowo Boże poświadczone 
w Piśmie Świętym zawiera w sobie potencjał wiecznej aktualności, oryginalności 
i pełni (Hbr 4,12). Słowo Boże odnosi się do ludzi wszystkich czasów. W każdym 
czasie, we wszystkich kontekstach i wobec każdego człowieka można wyprowa-
dzić z Ewangelii potrzebną i oczekiwaną „nowość” oraz zbawczą moc6. Moc sło-
wa Bożego ujawniła się w życiu Jezusa. Jego głoszenie było poświadczane wagą 
konkretnych czynów – Chrystus „czynił i […] nauczał od początku” (Dz 1,1). Jego 
autorytet polegał na jedności słowa i czynu, na nieskazitelnej przejrzystości Jego 
życia. Słowo Boże nie zna podziału na „mówić” i „robić”. Nie jest „słowem czy-
sto werbalnym”. Ewangelia jest nierozerwalnie „drogą, prawdą i życiem” (J 14,6). 
Przypomnijmy, że słowo Boże zawiera w  sobie zarówno aspekt noetyczny, jak 
i dynamiczny. Słowo Boże posiada energię sprawiającą, że wypowiedziana praw-
da, orędzie, proroctwo, napomnienie, pocieszenie staje się faktem, staje się wyda-
rzeniem w tym, który je przyjmuje. Stąd też soborowa Konstytucja o Objawieniu 
Bożym podkreśla, że w historii zbawienia Bóg objawia się „przez słowa i czyny 
wewnętrznie ze sobą połączone”, tak że nie można oddzielać jednego od drugiego 
(KO 2). Słowo Boże głosi się po to, aby na nowo stało się „wydarzeniem” w egzy-
stencjalnej rzeczywistości ludu Bożego. Wówczas „wkracza [ono] w czas i prze-
strzeń, stając się interlokutorem człowieka wezwanego do przyjęcia w wierze Jego 
daru”7. Zatem głoszenie, które nie wnosi nic do ludzkiego życia i nie przemienia 
go, niemalże niweczy naturę słowa Bożego, na którym się opiera.

6   Stanisław Dyk, „Aktualizacja słowa Bożego w przepowiadaniu”, Roczniki Teologiczne 61, 
nr 1 (2022): 7.

7   Benedykt XVI, Verbum Domini, 56. W ten sposób konstytuowany jest tzw. wzorzec homilii, 
który nie tylko otrzymuje właściwe sobie uszczegółowienie, ale wchodzi w  trwałe interferencje 



10	 STANISŁAW DYK	

1.2.  HOMILIA POZOSTAJE W FUNKCJI LITURGII 
WŁĄCZAJĄCEJ CZŁOWIEKA W ZBAWCZE DZIAŁANIE BOGA

Homilia w swej istocie jest treściowo i funkcjonalnie związana z liturgią (KL 
52). Homilia jest aktem liturgicznym polegającym na służebnym wejściu w sło-
wo Boże w  ramach danej celebracji8. Jej podstawową funkcją jest włączanie 
wiernych w aktualizującą się w  liturgii ekonomię zbawczą, wypełnioną w mi-
sterium paschalnym Chrystusa. Homilia wprowadza w misterium Jezusa przede 
wszystkim po to, aby jej uczestnicy, poddając się zbawczemu działaniu Ojca 
przez Chrystusa w Duchu Świętym, odpowiedzieli na to uświęcające działanie 
uwielbieniem i  adoracją oraz świadczyli o  nim w  świecie (KKK 1066–1069). 
Ostatecznym celem homilii nie jest zatem sama celebracja, lecz chrześcijańskie 
życie odnowione łaską sakramentu (KL 10).

Homilia jako swój punkt ciężkości posiada misterium Chrystusa. Tym sa-
mym podkreśla, że w centrum Eucharystii znajduje się Bóg – liturgia jest „świę-
tą ofiarą uwielbienia” (KKK 2643). Uwielbienie to dokonuje się poprzez dzięk-
czynienie za wielkie dzieła stworzenia i odkupienia oraz przez złożenie ofiary, 
w której Kościół jednoczy się ze swym Zbawicielem (KKK 1360–1361)9. Ta 
duchowa ofiara Kościoła obejmuje także życie wiernych, którzy uświęceni 
w Eucharystii chwalą Boga przez dobre czyny, włączając się w paschalne dzie-
ło Chrystusa (Rz 12,1; 1P 2,5)10. Liturgiczne uwielbienie Boga prowadzi zatem 
do życia, do przemiany człowieka. Liturgia – jak mówi Franciszek – „oddaje 
chwałę Bogu nie dlatego, że możemy coś dodać do piękna niedostępnej świa-
tłości, w której On mieszka (1Tm 6,16), czy do doskonałości anielskiej pieśni, 
która rozbrzmiewa wiecznie w niebiańskich siedzibach. Liturgia oddaje chwałę 
Bogu, ponieważ pozwala nam tu, na ziemi, widzieć Boga w celebracji tajemnic 
i widząc Go, ożywiać się Jego Paschą: my, umarli na skutek występków, dzięki 

gatunkowe, zwłaszcza w obszarze retoryki oraz komunikologii. Zob. M. Klementowicz, „Tekstem/
wzorzec homilii. Konceptualizacja zjawiska”, Studia Warmińskie 61 (2024): 278.

8   Chino Biscontin, “L’identitá teologico-pastorale dell’omelia: un tentativo do definizione”, 
Servizio della Parola 170 (1995): 76–79.

9   Nowak Władysław, „Liturgia jako pieśń nowa ku czci Pana”, Roczniki Liturgiczne 56, 
nr 1 (2009): 314–315, 318.

10   „Chrystus w  tym misterium jest Oblubieńcem Kościoła, tak więc miłość Boga jest cen-
tralnym wątkiem życia chrześcijanina i ona staje się sensem wszelkiego działania, ustrzegając 
liturgie przed czczym rytualizmem a apostolstwo – przed czystym tylko altruizmem. Tym, co 
wyróżnia chrześcijaństwo, jest miłość Chrystusa, a ta może być zaczerpnięta realnie z udostęp-
nionego w Duchu Świętym źródła liturgii, w której to Misterium się uobecnia”. Adelajda Siele-
pin, Eucharystia. Obecność – hodie – uczestnictwo (Kraków: Wydawnictwo Naukowe UPJPII, 
2021), 199.



	 METODY REALIZACJI EGZYSTENCJALNEJ WARSTWY HOMILII	 11

łasce zostaliśmy ponownie ożywieni z Chrystusem (Ef 2,5) i jesteśmy chwałą 
Boga”11.

Homilia służy owocnemu przeżyciu celebracji liturgicznej, jeśli wprowadza 
wiernych w  sakramentalną komunię z Bogiem, w której uzdolnieni zostają do 
tworzenia nowego świata i  przyśpieszania w  ten sposób powtórnego przyjścia 
Pana (2P 3,12-13; KKK 1107). Jednocześnie homilia ma ukazywać, jak liturgia 
wypełnia się poprzez działanie Boga i człowieka we wszystkich obszarach ży-
cia ludzkiego, jak wychodząc od przebóstwienia człowieka, liturgia rozpościera 
się na wszystkie „działania” i  „posługiwania” (1Kor  12,4-7), ażeby wszystko 
poddać Chrystusowi i  wszystko w  Niego przekształcić (1Kor  3,22-23). Litur-
gię celebruje się zatem po to, aby działanie Boga przemieniło człowieka12. Jeśli 
w homilii zgubi się tę egzystencjalną perspektywę celebracji, wówczas liturgia 
może jawić się jako coś w  rodzaju uroczystej ceremonii, pustego rytu czy sa-
kralnej obrzędowości religii naturalnych.

1.3.  HOMILIA ZMIERZA DO ODNOWY CHRZEŚCIJAŃSKIEGO ŻYCIA

Homilia odnosi się do ludzkiego życia po to, by je odnowić, włączając 
w  dzieło odkupienia. Przepowiadanie opiera się w  tym względzie na pedago-
gii wcielenia, w  którym całe stworzenie zostaje przyjęte i  przyciągnięte przez 
miłość Boga. Chrystus przyjął to, co ludzkie, aby to, co ludzkie, odkupić. Prze-
powiadanie jest wierne temu misterium, gdy wchodzi w ludzkie życie, ujawnia 
to, co zarażone grzechem i  śmiercią, aby tam stworzyć przestrzenie dla odku-
pieńczego dzieła Chrystusa. Przepowiadanie ma być – jak mówi Henri de Lubac 
w odniesieniu do samej teologii – zastanawianiem się nad „rzeczywistym spo-
tkaniem człowieka z  Bogiem”, nad nauczeniem człowieka, jak przyjmować 
Boga, nad przemianą dokonującą się w człowieku pod wpływem łaski oraz nad 
wtargnięciem w jego życie „energii Bożej” i „mocy Ducha”13. Przepowiadanie 
ma niejako ożywić dogmaty, pomagając im stać się duchowością. W  homilii 

11   Franciszek, List apostolski o  formacji liturgicznej ludu Bożego Desiderio desideravi (Po-
znań: Pallottinum, 2022), 43. W słowach papieża Franciszka rozbrzmiewa echo nauki Katechizmu, 
gdzie stwierdza się: „Chwałą Boga jest to, by realizowało się ukazywanie i udzielanie Jego dobroci, 
ze względu na które został stworzony świat. Uczynić z nas «przybranych synów przez Jezusa Chry-
stusa, według postanowienia swej woli, ku chwale majestatu swej łaski» (Ef 1,5-6) – taki był Boży 
zamysł życzliwości”. Katechizm Kościoła katolickiego (Poznań: Pallottinum, 1994), 294.

12   Z samej natury liturgii „jasno wynika, że poznanie tajemnicy Chrystusa, decydującej o na-
szym życiu, nie polega na umysłowym przyswojeniu sobie jakiejś idei, ale na rzeczywistym, egzy-
stencjalnym zaangażowaniu w Jego osobę”. Franciszek, Desiderio desideravi, 41.

13   Henri de Lubac, Katolicyzm. Społeczne aspekty dogmatu (Poznań: W drodze, 2011), 214–215.



12	 STANISŁAW DYK	

prawdy wiary nie są depozytem informacji, lecz stają się wydarzeniem, które 
przemienia i ubogaca człowieka14.

Dzięki takiemu głoszeniu spełnia się zbawczy zamiar Pana, który „ma upodoba-
nie mieszkać pomiędzy ludźmi”15. Odwieczny Logos nie wzgardził przyjęciem ludz-
kiego ciała i osiągnął z nim taki pokój, że mógł je wskrzesić z martwych. Człowiek 
ochrzczony otrzymuje część tego pokoju, gdy zostaje zanurzony w istnieniu Chry-
stusa tak, aby mógł je przeżywać w sobie. Chrześcijanin nie patrzy więc na materię 
i świat jako na coś obcego lub zagrażającego jego świętości. Duchowość chrześci-
jańska uczy, że stworzenia można używać do chwalenia Boga i uświęcania człowie-
ka, że można pogodzić ducha z duszą i ciałem, wieczność z teraźniejszością a niebo 
z ziemią16. Życie chrześcijańskie jest więc dwuwymiarowe – łączy w sobie dwa eony 
czasów ostatecznych: teraźniejszość i przyszłość (J 5,28-29; 6,39-40; 12,48; 1J 2,28; 
3,2)17. Począwszy od wydarzenia paschy Pana, misterium Chrystusa przemienia rze-
czywistość teraźniejszą, inaugurując czasy ostateczne (KKK 1084). Chrystus zmar-
twychwstaje w świecie już tu i teraz18. Takie spojrzenie uwalnia z jednej strony od 
eschatologii wewnątrzświatowej (mesjanizmu doczesnego), z drugiej zaś od ucieczki 
od świata w sensie przeniesienia wszelkich nadziei na życie po śmierci.

Ta konstatacja jest dosyć istotna, ponieważ zdaniem wielu teologów w kato-
lickim duszpasterstwie akcent pada głównie na przyszłość – na trosce o dostanie 
się do nieba, na gromadzeniu zasług w celu otrzymania przyszłej nagrody. Jed-
nocześnie w  cieniu pozostaje zaangażowanie w  budowaniu Królestwa Bożego 
już teraz, poprzez rozwijanie życia otrzymanego od zmartwychwstałego Pana19. 

14   Paolo Boschini, „La questione antropologica come luogo della verità teologica in un conte-
sto plurale”, w Teologia dell`evangelizzazione. Fondamenti e modelli a confronto, red. Maurizio 
Tagliaferri (Bologna: EDB, 2014), 192.

15   Kongregacja ds. Duchowieństwa, Nawrócenie duszpasterskie wspólnoty parafialnej 
w służbie misji ewangelizacyjnej Kościoła (Wrocław: Wydawnictwo TUM, 2020), 5.

16   D.W. Fagerberg, Consecration of the World as liturgical Act, „Roczniki Teologiczne” 64, 
nr  8  (2017), s.  24. Prawda ta jest mocno podkreślona w nauce Kościoła: „Stworzenie jest więc 
chciane przez Boga jako dar skierowany do człowieka, jako dziedzictwo, które jest przeznaczo-
ne dla niego i powierzone mu. Kościół musiał wielokrotnie bronić prawdy o dobroci stworzenia, 
w tym także świata materialnego”. Katehcizm Kościoła katolickiego, 299.

17   Rzeczywistość Kościoła znajduje się pomiędzy „już” a  „jeszcze nie” Królestwa Bożego. 
Z  jednej strony już jesteśmy w „ostatniej godzinie” (1J 2,18). Zob. Katechizm Kościoła katolic-
kiego, 670. Z drugiej jednak strony Królestwo Boże, obecne już w Kościele, nie jest jeszcze cał-
kowicie wypełnione „z wielką mocą i  chwałą” (Łk 21,27) przez przyjście Chrystusa na ziemię. 
Zob. Katechizm Kościoła katolickiego, 671.

18   François-Xavier Durrwell, Eucharystia sakrament paschalny (Warszawa: Instytut Wydaw-
niczy PAX, 1987), 46–48.

19   Nicholas T. Wright, Dobra Nowina. Wiadomość, która zmieniła świat (Kraków: Wydaw-
nictwo WAM, 2016), 101–116. Na  temat podobnej diagnozy zniekształcenia chrześcijańskiej 



	 METODY REALIZACJI EGZYSTENCJALNEJ WARSTWY HOMILII	 13

Tymczasem świętość chrześcijańska nie zakłada ucieczki od świata do jakichś 
„świętych gett”, lecz oznacza odnowę tego świata w duchu Ewangelii, oznacza 
ponowne ustanowienie właściwych relacji między wszystkim, co jest na świecie, 
a  Bogiem. Duchowość chrześcijańska to nie ucieczka od materii (w  tym cia-
ła ludzkiego) jako zagrażającej świętości, lecz wykorzystanie jej do chwalenia 
Boga. Jak to podkreśla Fabrice Hadjadj, chrześcijaństwo nie odrywa od świata 
i nie przenosi „w zaświaty” lub nie każe myśleć tylko o życiu po śmierci, nie każe 
też odpychać stworzenia, aby zrobić miejsce dla Stwórcy. Z takiego podejścia do 
wiary najłatwiej rodzą się ateiści – oni odpychają Stwórcę, aby zrobić miejsce 
dla stworzenia. Myślą bowiem, że chrześcijaństwo pogardza życiem i występuje 
przeciwko ciału. Chrześcijaństwo natomiast dotyczy życia tak bardzo, że chce je 
zachować i przemienić. Gdy myśli się o wieczności, czyni się to w tym celu, by 
ją wprowadzić w  teraźniejszość i  codzienność20. Akcent winien padać nie tyle 
na pójście do nieba, ile na tym, że Chrystus przynosi niebo na ziemię, aby wraz 
z nami przemieniać świat, wypełniając go chwałą Boga21.

2.  WYBRANE METODY HOMILIJNEGO WCIELANIA EWANGELII 
W ŻYCIE SŁUCHACZY

2.1.  PRZEPOWIADANIE MISTERIUM CHRYSTUSA

Metodologicznie pierwszym krokiem w  budowaniu homilii jest określenie 
jakiegoś aspektu misterium Chrystusa  – teologiczno-zbawczego „tematu” da-
nej celebracji. Pomocą w tym względzie są teksty święte liturgii dnia. Dopiero 
na fundamencie tego misterium można nabudowywać pozostałe treści homilii, 
w  tym warstwę egzystencjalną. Misterium Chrystusa bowiem jest podstawo-
wą rzeczywistością i  podmiotem celebracji liturgicznej, wypełnieniem Pisma 

duchowości, zob. Richard J. Hasuer, In His Spirit. A Guide to Today’s Spirituality (Mahwah: Paulist 
Press, 2012), 5–22. „Na skutek złej perspektywy czasami rozumiano zbawienie jako coś, co doko-
nuje się w ostatnim momencie, kiedy decyduje się ostateczny los, czy idzie się do nieba czy do pie-
kła. Jakby zbawienie polegało jedynie na Bożym przebaczeniu. Tak nie jest. Misterium Paschalne 
prowadzi do zmartwychwstania w Chrystusie, do przemiany w Syna Bożego i życia pobudzanego 
przez Ducha Świętego. Jest to pełnia, choć często realizuje się częściowo, a  nawet przeciętnie, 
w oczekiwaniu na ostateczną pełnię”. Juan L. Lorda, Łaska Boża (Lublin: Wydawnictwo KUL, 
2012), 244.

20   Fabrice Hadjadj, Antypodręcznik ewangelizacji. Jak dzisiaj mówić o Bogu (Kraków: Wydaw-
nictwo WAM, 2016), 51–64.

21   Nicholas T.  Wright, „Resurrection and the  Renewal of Creation”, Biblical Annnals  9, 
nr 4 (2019): 655–670.



14	 STANISŁAW DYK	

Świętego, nadrzędnym kryterium porządkującym całą celebrację liturgiczną oraz 
ikoną, sensem i normą chrześcijańskiego życia.

Koncentracja na misterium Chrystusa jest ponadto konieczna, aby określić 
łaskę danej celebracji, aby ukazać, w jaki sposób Bóg w liturgii uświęca, prze-
bóstwia jej uczestników. Jak mówi Franciszek, „celebracja dotyczy rzeczywisto-
ści naszej uległości wobec działania Ducha, który w niej działa, aż do ukształ-
towania się w nas Chrystusa (Ga 4,19). Pełnią naszej formacji jest upodobnienie 
się do Chrystusa. Powtarzam: nie chodzi o  proces myślowy, abstrakcyjny, ale 
o stawanie się Nim”22. W homilii zatem chodzi o ogłaszanie wielkich dzieł zba-
wienia (KL 35,2). Nie chodzi o mówienie o odwadze, lecz o udzielanie odwagi, 
nie chodzi o mówienie o nadziei, lecz o rozbudzanie nadziei, nie chodzi o filo-
zofowanie o pocieszaniu, lecz o pocieszanie. W tym zawiera się najważniejszy 
wymiar przepowiadania homilijnego: dawanie lekarstwa, a nie udzielanie lekcji 
medycyny23. W celebracji liturgicznej urzeczywistnia się Ewangelia, a nie jedy-
nie o niej opowiada.

Misterium Chrystusa stoi u podstaw formacji nowego człowieka stworzonego 
na obraz Boga i odkupionego w Jezusie. Egzystencjalna warstwa homilii ma za-
tem swoje miejsce już w ogłoszeniu kerygmatu. Mówienie o życiu chrześcijanina 
bez przepowiadania misterium Chrystusa to jak budowanie domu na piasku.

2.2.  INTERPRETACJA ŻYCIA ZGROMADZENIA LITURGICZNEGO

Homilia, odwołując się do słowa Bożego, rzuca światło na ludzką egzysten-
cję, pomagając w odkryciu głębi i  sensu życia. Słowo Boże za pośrednictwem 
przepowiadania wchodzi w krytyczny i wyzwalający dialog z ludzkim życiem – 
odkrywa przed wiernymi nową, nieznaną dotąd perspektywę, odpowiada na istot-
ne pytania, pomaga im przekroczyć ludzkie ograniczenia24. Soborowy Dekret 
o  formacji kapłańskiej Optatam totius mówi tutaj o  „szukaniu rozwiązywania 
ludzkich problemów w świetle Objawienia” (DFK 16).

Chodzi tu przede wszystkim o przepowiadanie, które przybliża słowo Boże 
życiu ludzkiemu, potwierdzając, że historia zbawienia trwa nadal w  życiu 
wspólnoty, że Bóg działa w  niej z  tą samą dynamiką i  celem, z  jakimi dzia-
łał w  sytuacji nakreślonej w  słowie Bożym25. Chodzi o wyjaśnienie ludzkiego 
życia i  powołania w  świetle historii zbawienia, a  przede wszystkim w  świetle 

22   Franciszek, Desiderio desideravi, 41.
23   Mauri, „La predicazione generativa”.
24   Carmelo Dotolo, L’annuncio del vangelo. Dal Nuovo Testamento al Evangelii Gaudium (As-

sisi: Cittadella Editrice, 2015), 102–114.
25   Franciszek, Evangelii Gaudium, 47.



	 METODY REALIZACJI EGZYSTENCJALNEJ WARSTWY HOMILII	 15

misterium Chrystusa, który tę historię wypełnia i w  sobie samym rekapituluje 
losy każdego człowieka (KDK 22,38). Misterium Jezusa, a zwłaszcza Jego pas-
cha, rzuca najważniejsze światło na egzystencję chrześcijanina. Dlatego homi-
lista, kontemplując w  homilii mękę Pańską, może zgłębiać tajemnicę ludzkiej 
miłości, akceptacji, samotności, cierpienia, nadziei, własnych ograniczeń, upo-
korzeń, wykluczenia, słabości, braków, porażek czy ubóstwa. Krzyż jest wnikli-
wym objawieniem wszystkiego, co spotyka człowieka26.

Homilista powinien także posiadać umiejętność dostrzegania analogii pomiędzy 
doświadczeniem opisanym w całym Piśmie Świętym a doświadczeniem słuchaczy. 
Należy pamiętać, że słowo Boże w formie spisanej jest rezultatem doświadczenia 
życia z wiary27. Funkcją głosiciela tegoż słowa jest odkrycie doświadczenia, które 
je stworzyło. Następnie to doświadczenie należy ożywić poprzez jego aktualizację. 
Jak mówi Michał Czajkowski, „integracja nowych doświadczeń z doświadczeniami 
ludzi Biblii i kolejnych pokoleń wsłuchujących się w ich głos jest nie tylko możliwa 
i pożyteczna, lecz że oddziałuje na człowieka wyzwalająco i mobilizująco”28. W ten 
sposób słowo Boże ujawnia swój zbawczy potencjał, wiara słuchaczy zaś odnajdzie 
swój egzystencjalny wymiar. W takiej perspektywie homilia pomaga uczestnikom 
zgromadzenia liturgicznego stać się niejako egzegetą własnej sytuacji, odnosząc ją 
do zbawczego planu Bożego i do jego logiki.

Zdaniem włoskiego psychologa i psychoterapeuty, Roberto Mauri, w przepo-
wiadaniu powinno chodzić o  takie ukazanie relacji Boga do swoich stworzeń, 
aby poczuły, że są przyjęte, kochane i zbawione. Takie przepowiadanie generuje 
życie i  odnawia nadzieję. Dokonuje się to między innymi poprzez włączenie 
słuchaczy w aktualizującą się historię zbawienia. Jest swoistą formą gościnno-
ści: jest opowiadaniem zbawienia i zaproszeniem do uczestnictwa w nim29. Do 
takiego przepowiadania wymagana jest synergia homilisty z Duchem Świętym, 
który ożywia słowo Boże wcielone w świadectwo biblijne, aby uczynić je sku-
tecznym w  oddziaływaniu na słuchaczy. Potrzeba tu także pasterskiej miłości, 
która uwrażliwia na los wiernych oraz prowadzi do współdzielenia i współod-
czuwania życia ludu Bożego30.

26   Richard Rohr, Uniwersalny Chrystus. Prawda, która zmienia wszystko (Warszawa: Wydaw-
nictwo WAM, 2023), 184–186.

27   Giovanni Gottardi, „Parola di Dio e vita cristiana: dalla «Parola» scritta all’«esperienza, che 
l’ha generata»”, Esperienza e Teologia 1 (1995): 15.

28   Michał Czajkowski, Egzystencjalna lektura Biblii (Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 
1993), 100–103, 150–154.

29   Mauri, La predicazione generativa.
30   Michael Davide, „Risveliare la Parola che dorme”, w Papa Francesco. L’omelia. Dall’esor-

tazione apostolica Evangelii gaudium. Commenti di Chino Biscontin, fratel Michael Davide 
e Adriano Zanachci (Bologna: EDB, 2014), 43.



16	 STANISŁAW DYK	

2.3.  FORMOWANIE SŁUCHACZY 
DO SAKRAMENTALNEGO POSTRZEGANIA SWEGO ŻYCIA

W homilii należy uczyć sakramentalnego postrzegania ludzkiego życia. Liturgia 
jest ubogacona pamięcią o tym, że Bóg wszedł w dzieje ludzkości. To przekłada 
się na intensywność odczuwania i uświadamiania sobie tej obecności w codzien-
nym życiu31. Papież Franciszek taką świadomość wyraził słowami: „Przypatrz się 
własnej historii, a w niej odnajdziesz wiele miłosierdzia. Jednocześnie umocni to 
twoją świadomość, że Pan o tobie pamięta i nigdy o tobie nie zapomina”32. W ten 
sposób będzie możliwe także przywrócenie naszej kulturze zdolności „dostrzega-
nia konkretnej obecności Boga, Jego działania w świecie”33. Innymi słowy, cho-
dzi tu o wiarę, „towarzyszkę życia, która pozwala nam dostrzegać nieustannie na 
nowo cuda, jakich Bóg dla nas dokonuje”, która przekonuje o prawdziwości słów 
Jezusa: „Ojciec Mój działa aż do tej chwili i Ja działam” (J 5,17). Taka wiara nie 
pozwala nam patrzeć na świat, jako na ten, który posuwa się naprzód sam przez 
siebie, chaotycznie, w  sposób pozbawiony sensu. Nasze życie, nasz mały świat 
porusza się zgodnie z  opatrznościowym planem Boga34. Życie człowieka pełne 
jest śladów Bożych, czego przykładem może być każdy okruch bezinteresownego 
dobra czy ofiarnej miłości. Dostrzeżenie tych śladów pomaga człowiekowi zako-
rzenić się w Panu, „dotknąć” Boga żywego poprzez doświadczenie Jego zbawcze-
go działania w świecie i własnym życiu, „zadomowić się w Jego misterium”, któ-
re ogrania całe życie. W takiej perspektywie sama liturgia jest już symbolicznym 
doświadczeniem tego, co człowiek już doświadczył w codzienności35.

Takie przepowiadanie wyrasta więc z przekonania o obecności Boga w świe-
cie i stanowi próbę odkrycia przejawów tej obecności. Ma ono zaś swoją podsta-
wę w sakramentalnej wyobraźni, w sakramentalnym widzeniu świata36. Chodzi tu 
o typ mistagogii – sformułowany między innymi przez Karla Rahnera37 – polega-

31   Andrzej Żądło, „Egzystencjalno-pedagogiczny wymiar Eucharystii”, Przegląd Homiletyczny 
11 (2007): 131.

32   Franciszek, Adhortacja Apostolska o powołaniu do świętości w świecie współczesnym Gau-
dete et exultate (Poznań: Pallottinum, 2018), 153.

33   Franciszek, Encyklika o wierze Lumen fidei (Kraków: Wydawnictwo WAM, 2013), 17.
34   Henryk Sławiński, „Homilia wprowadzaniem w doświadczenie Boga a kontekst sekularyzmu”, 

Przegląd Homiletyczny 16 (2012): 126–128; Leszek Szewczyk, Głoszenie słowa Bożego w środowi-
sku zsekularyzowanym (Katowice: Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2019), 217–218.

35   Ryszard Hajduk, Ewangelia na forum świata. Od apologetyki do marketingu narracyjnego 
(Kraków: Wydawnictwo Homo Dei, 2013), 167.

36   Sławiński, Homilia wprowadzaniem w doświadczenie Boga a kontekst sekularyzmu, 122.
37   „Mistagogia egzystencjalna Rahnera opiera się na dwóch założeniach: człowiek jako ta-

jemnica sam przez się wskazuje na absolutna Tajemnicę, którą nazywamy Bogiem, oraz człowiek 



	 METODY REALIZACJI EGZYSTENCJALNEJ WARSTWY HOMILII	 17

jący na wprowadzeniu człowieka w doświadczenie Boga obecnego w codzienno-
ści, na udzieleniu pomocy w interpretacji zbawczego działania Pana, które często 
jest nieuświadamiane. Zdaniem Ryszarda Hajduka, Bóg zawsze wyprzedza ludzi 
swoją łaską i  przychodzi wcześniej niż głosiciele Ewangelii. To nie człowiek 
poszukuje Stwórcy, ale to Pan pragnie związać się z człowiekiem i nadać kształt 
jego życiu, dokonując przebóstwienia. Dlatego zadaniem homilisty jest odkry-
wać obecność Boga w życiu słuchaczy i pomagać im Go „zobaczyć”, ukazywać, 
że w  jakiś przedziwny sposób już znajdują się w przestrzeni Bożej inicjatywy 
zbawczej i są podmiotami wiary, gdyż tylko oni mogą przyjąć zbawienie lub je 
odrzucić38. Homilista powinien odkrywać przed wiernymi, że Bóg przemawia do 
nich przede wszystkim językiem codzienności.

2.4.  ZBAWCZY OSĄD LUDZKIEGO ŻYCIA

Homilia wpływa na życie słuchaczy, nie tylko zaspokajając ich pragnienia 
i oczekiwania, lecz także przez to, że – gdy trzeba – przeciwstawia się im. Prze-
powiadanie ujawnia wówczas prowokacyjną strukturę słowa Bożego, na którym 
się opiera. Ono bowiem po wielokroć kwestionuje niektóre aspekty życia czło-
wieka. Warto przypomnieć, że misterium życia Jezusa było transcendentne wo-
bec otaczającego go świata. Ta Jezusowa transcendencja wyrażała się w tym, że 
nie akceptował On każdej formy kultury, w tym kultury religijnej. Surowo kry-
tykował formalizm, „tradycje ludzkie” (Mk 7,8) i hipokryzję ówczesnej religij-
ności. W sposób jasny i zdecydowany kontestował i oczyszczał wszelką kulturę, 
także hebrajską. Można zatem powiedzieć, że misterium Chrystusa przewyższa 
wszelką kulturę, dążąc do jej przemiany i przebóstwienia.

W homilii chodzi zatem o ujawnienie tych wymiarów życia wspólnoty, które 
są niezgodne z duchem Ewangelii, sprzeczne z „dążeniami” Chrystusa (Flp 2,5) – 
z Jego świętością, z doskonałą miłością, z posłuszeństwem woli Bożej, z owo-
cami Ducha Świętego (Ga 5,22-23), z pokorą, miłością nieprzyjaciół. Homilista 

może doświadczyć podstawy swego bytu, czyli tej Tajemnicy. Tego rodzaju doświadczenie Rahner 
nazywa doświadczeniem transcendentalnym, co oznacza, że człowiek może w swoim codziennym 
życiu w sposób niebezpośredni, niewyraźny i beztematyczny spotkać się z podstawą swego istnie-
nia, czyli z Bogiem. […] Żyje on bowiem w stałym kontakcie z Bogiem w świecie wypełnionym 
Jego miłością”. Ryszard Hajduk, „Mistagogia egzystencjalna Karla Rahnera”, Roczniki Teologicz-
ne 64, nr 12 (2019): 41; Karl Rahner, „Die grundlegenden Imperative für den Selbstvollzug der 
Kirche in der gegenwärtigen Situation”, w Handbuch der Pastoraltheologie. Praktische Theologie 
der Kirche in ihrer Gegenwart, t. 2/1, red. Franz X. Arnold, Karl Rahner, Victor Schurr i Leonhard 
M. Weber (Freiburg–Basel–Wien: Herder, 1966), 256–276.

38   Ryszard Hajduk, Współczesne typy przepowiadania słowa Bożego (Olsztyn: Uniwersytet 
Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, 2019), 92–95.



18	 STANISŁAW DYK	

ma uchwycić to, w jaki sposób słowo Boże obnaża grzeszność słuchacza, prze-
nika jego wnętrze (Hbr 4,12), ujawnia w nim pozostałości „dawnego człowieka” 
(1Kor 15,31). Staje się wtedy kryterium rozeznania podpowiadającym, jakiego 
nawrócenia umysłu, serca i życia domaga się od nas Pan. Funkcją głoszącego jest 
wówczas wydobycie „momentu roszczenia”, jakie zawiera słowo Boże, ukazanie 
konkretu życia moralnego, który domaga się przeobrażenia.

Taki osąd nad słuchaczem jest uzdrawiający, a  nie potępiający. Otwiera on 
bowiem drogę łasce Bożej, aby dotarła do wnętrza człowieka zranionego przez 
lęk i skutki grzechu pierworodnego. Dokonuje się to zgodnie z dynamiką Chry-
stusowej męki i  śmierci na krzyżu. Wówczas to grzech człowieka został osą-
dzony (ujawniony), a jedocześnie pokonany przez Zbawiciela. To Chrystusowe 
zwycięstwo nad grzechem staje się w  liturgii udziałem wierzącego człowieka. 
W taki sposób homilia ujawnia zbawcze działanie Ducha Świętego, który prze-
konuje „świat o grzechu, o sprawiedliwości i o sądzie” (J 16,8). Dzieło Ducha 
(„przekonywanie o grzechu”) jest czynem zbawczym. Odnosi się do „sprawie-
dliwości”, a więc do ostatecznego zbawienia w Bogu, do spełnienia ekonomii, 
której Chrystus ukrzyżowany i uwielbiony jest definitywnym i trwałym centrum. 
Ta zbawcza ekonomia Boża odcina niejako człowieka od „sądu”, czyli od po-
tępienia, jakim porażony został szatan, „władca tego świata”, który przez swój 
grzech stał się „rządcą świata tych ciemności” (Ef 6,12). Duch Święty ukazuje 
więc „grzech” i „sprawiedliwość” na gruncie Chrystusowego krzyża – w ekono-
mii zbawienia. Można zatem powiedzieć, że homilia staje się narzędziem Ducha 
Świętego, który przekonuje o grzechu, który został już definitywnie osądzony 
i pokonany na krzyżu, oraz o grzeszniku, który na krzyżu już został zbawiony39.

Homilia, bazując na takim uświęceniu człowieka (KL 10), wskazuje następnie dro-
gę nowego życia – pomaga rozpoznać, „jaka jest wola Boża: co jest dobre, co Bogu 
miłe i co doskonałe” (Rz 12,2)40. Przede wszystkim pociąga słuchaczy ku wierności 
Chrystusowi, który jako nowy człowiek jest wzorem i osobową normą chrześcijań-
skiego życia. Każdy czyn i słowo Jezusa ma być ukazane jako zbawczy apel „dla nas 
dziś”, apel wzywający nas do nawrócenia i posłuszeństwa. Życie Chrystusa staje się 
wówczas życiem chrześcijanina, a pascha Chrystusa – paschą chrześcijanina, zgodnie 
ze słowami św. Pawła: „Żyję już nie ja, lecz żyje we mnie Chrystus” (Ga 2,20).

Można powiedzieć, że homilia streszcza tym samym etapy życia duchowe-
go, które tradycja chrześcijańska nazwała jako drogę oświecenia, oczyszcze-
nia i zjednoczenia41. W naszym przypadku chodzi o wymiar moralny tej drogi: 

39   Jan Paweł II, Encyklika o Duchu Świętym w życiu Kościoła i świata Dominum et Vivifican-
tem (Poznań: Pallottinum, 1997), 28.

40   Benedykt XVI, Verbum Domini, 87.
41   Lorda, Łaska Boża, 240–247.



	 METODY REALIZACJI EGZYSTENCJALNEJ WARSTWY HOMILII	 19

oświecenie rozumiane jako ujawnienie grzechu, oczyszczenie rozumiane jako 
usprawiedliwiające działanie Ducha Świętego w człowieku, zjednoczenie rozu-
miane jako postępowanie moralne w jedności z Chrystusem. Oczywiście te etapy 
dotyczą całej przestrzeni życia duchowego człowieka i rozciągają się na całe jego 
życie. Dokonują się dzięki różnym środkom uświęcenia i w stopniowym wzro-
ście, aż po ostateczne zmartwychwstanie. Homilia jednak oferuje syntezę tego 
wzrostu oraz wskazuje na liturgię, jako źródło tej duchowej drogi.

2.5.  ZACHĘTA DO KONSEKRACJI ŚWIATA

Homilia ma być formacją egzystencjalnego poznania Boga w  Eucharystii. 
Chodzi o taką formację człowieka, aby cała jego egzystencja przyjęła liturgiczny 
kształt. Jak to już zostało wspomniane wcześniej, sakramentalna komunia z Chry-
stusem nie jest ostatecznym celem Eucharystii. Poznanie Jezusa i upodobnienie 
się do Niego dopełnia się w codziennym życiu. Ze swej istoty Eucharystia zmie-
rza do rozlania misterium Chrystusa na codzienność wiernych. Jest to ostateczna 
rzeczywistość Eucharystii. Chodzi tu najpierw o postawę dziękczynienia za wiel-
kie dzieło zbawienia, które dokonało się dla nas w Jezusie. Wyraża się to także 
w gotowości odtworzenia postawy Chrystusa, sługi wobec braci, a szczególnie 
wobec najsłabszych członków Kościoła. Polega to w końcu na współofiarowaniu 
się Bogu, jak to ma miejsce w trakcie modlitwy eucharystycznej, po anamnezie 
(KL 48). To ofiarowanie się Panu jest stałym procesem wychodzącym poza ramy 
każdej celebracji eucharystycznej i polega na okazywaniu miłości w życiu, po-
przez wszystkie postawy i czyny42.

W homilii chodzi o  zachętę, aby  – cytując Franciszka  – wszystkie sprawy 
zwyczajne „napełniać doskonałością nadzwyczajną”43. Ta doskonałość to nic 
innego, jak miłość ofiarna i bezwarunkowa – miłość Zmartwychwstałego44. To 
właśnie wtedy niebiańska liturgia Baranka przenika każdy aspekt życia ludzi. To 
właśnie dlatego Lumen Gentium opisuje chrześcijan świeckich jako tych, którzy 
są związani z misją Chrystusa i  namaszczeni przez Ducha Świętego. Wskutek 
tego konsekrują oni świat, w którym żyją, i „wszystkie ich uczynki, modlitwy 
i  apostolskie przedsięwzięcia, życie małżeńskie i  rodzinne, codzienna praca, 

42   Grzegorz Strzelczyk, „Sakrament Eucharystii”, w  Znaki tajemnicy. Sakramenty w  teorii 
i praktyce Kościoła, red. Krzysztof Porosło i Robert J. Woźniak (Kraków: Wydawnictwo WAM, 
2018), 387; Żądło, „Egzystencjalno-pedagogiczny wymiar Eucharystii”, 133.

43   Franciszek, Gaudete et exultate, 17.
44   Franciszek w swojej adhortacji o świętości wskazuje kilka „wspaniałych sposobów” manifesta-

cji tej doskonałości: cierpliwe trwanie w dobru, łagodność i pokora, radość, która jest konsekwencją 
miłości, życie wspólnotowe, nieustanna modlitwa. Zob. Franciszek, Gaudete et exultate, 112–157.



20	 STANISŁAW DYK	

wypoczynek ducha i ciała” stają się duchowymi ofiarami (KK 34). Te ofiary są 
składane z najwyższą czcią Ojcu podczas celebrowania Eucharystii wraz z ofiarą 
Ciała Pańskiego. W ten sposób chrześcijanie, jako pobożnie działający wszędzie 
czciciele Boga, właśnie świat uświęcają dla Niego45. To jest kapłańskie zadanie, 
do którego zostali powołani wszyscy ochrzczeni. Świat, dzięki świadectwu życia 
chrześcijan, ma stać się odbiciem chwały Boga, a człowiek – Jego żywą ikoną 
ukształtowaną na podobieństwo Chrystusa46. Sobór Watykański II, ukazując we-
wnętrzny powód istnienia Kościoła, wskazuje, że chodzi o to, aby świętość Boga 
wnieść w ten świat. Chodzi o to, aby w świecie została uczyniona przestrzeń dla 
Pana, by mógł tam zamieszkać i by ten świat mógł stać się przez to Jego „króle-
stwem” (KK 4–7). Przepowiadanie homilijne nie jest więc promocją świeckiego 
humanizmu, lecz dążeniem do takiej przemiany relacji człowieka ze stworzeniem 
i  innymi osobami, aby zyskały one boską głębię. Tylko będąc w  tym świecie, 
chrześcijanie mogą stać się jego „zaczynem”, „solą” i „światłem” (Mt 5,13-16)47.

***
Homilia nie może pozostać bez wpływu na ludzkie życie. Pozostaje ona bowiem 

w służbie słowa Bożego i liturgii, które mają ten sam cel: odnowić człowieka i jego 
życie. W głoszeniu treści egzystencjalnych homilista nie może też ograniczyć się 
jedynie do zagajenia, do zaciekawienia słuchaczy czy też do odwoływania się do 
życia ludzkiego w celach ilustracyjnych – aby zaczerpnąć z niego przykład służą-
cy do zobrazowania doktryny. Nie chodzi tu także o to, aby przepowiadanie było 
mniej nudne, a bardziej urzekające i przekonujące, np. poprzez zastosowanie zabie-
gów retorycznych czy technicznych. Chodzi tu raczej o to, by być blisko słuchacza, 
zrobić dla niego miejsce, wsłuchać się w  jego życie, jego potrzeby, pragnienia, 
powitać go i ugościć w dziejącej się tu i teraz historii zbawienia. Chodzi o to, aby 
słuchacz na nowo zrozumiał swoje życie oraz odrodził się w świetle słowa Bożego 
i dzięki sakramentalnej komunii z Panem. Tylko tak odnowiony może zwrócić się 
do swojego życia, by kontynuować dzieło nowego stworzenia. Współczesny ho-
milista ma do dyspozycji wiele metod realizacji egzystencjalnej warstwy homilii. 
Wśród nich najważniejszymi są: głoszenie misterium Chrystusa jako podstawy for-
macji nowego człowieka, interpretowanie życia słuchaczy w świetle tegoż miste-
rium, kształtowanie sakramentalnego postrzegania chrześcijańskiego życia, wzy-
wanie do odrzucenia grzechu i życia w jedności z Chrystusem oraz zachęcanie do 
konsekracji świata poprzez przenikanie go duchem Ewangelii i zwracanie ku Bogu.

45   Dawid W. Fagerberg, „Consecration of the World as liturgical Act”, Roczniki Teologiczne 
64, nr 8 (2017): 28.

46   Jean Corbon, Liturgia. Źródło wody życia (Poznań: W drodze, 2004), 214.
47   Stanisław Dyk, „The Synthesis of the Gospel and Life as a Goal of Evangelization”, Polonia 

Sacra 28, nr 2 (2024): 45–46.



	 METODY REALIZACJI EGZYSTENCJALNEJ WARSTWY HOMILII	 21

BIBLIOGRAFIA

Benedykt XVI. Adhortacja apostolska o słowie Bożym w życiu i misji Kościoła Verbum Domini. 
Poznań: Pallottinum, 2010.

Biscontin, Chino. “L’identitá teologico-pastorale dell’omelia: un tentativo do definizione”. Servizio 
della Parola 170 (1995): 76–79.

Boschini, Paolo. „La questione antropologica come luogo della verità teologica in un contesto 
plurale”. W Teologia dell’evangelizzazione. Fondamenti e modelli a confronto, red. Maurizio 
Tagliaferri, 189–222. Bologna: EDB, 2014.

Corbon, Jean. Liturgia. Źródło wody życia. Poznań: W drodze, 2004.
Davide, Michael. „Risveliare la Parola che dorme”. W Papa Francesco. L’omelia. Dall’esortazione 

apostolica Evangelii gaudium. Commenti di Chino Biscontin, fratel Michael Davide e Adriano 
Zanachci, 35–50. Bologna: EDB, 2014.

De Lubac, Henri. Katolicyzm. Społeczne aspekty dogmatu. Poznań: W drodze, 2011.
Dotolo, Carmelo. L’annuncio del vangelo. Dal Nuovo Testamento al Evangelii Gaudium. Assisi: 

Cittadella Editrice, 2015.
Durrwell, François-Xavier. Eucharystia sakrament paschalny. Warszawa: Instytut Wydawniczy 

PAX, 1987.
Dyk, Stanisław. „Aktualizacja słowa Bożego w  przepowiadaniu”. Roczniki Teologiczne 61, 

nr 1 (2022): 5–26.
Dyk, Stanisław, Henryk Sławiński i  Leszek Szewczyk. „Przepowiadanie homilijne w  Polsce. 

Analiza aspektów treściowych i formalnych wybranych homilii”. Collectanea Theologica 93, 
nr 2 (2023): 189–225.

Dyk, Stanisław. „The  Synthesis of the  Gospel and Life as a  Goal of Evangelization”. Polonia 
Sacra 28, nr 2 (2024): 31–50.

Fagerberg, David W.  „Consecration of the  World as liturgical Act”. Roczniki Teologiczne 64, 
nr 8 (2017): 21–29.

Franciszek. List apostolski o  formacji liturgicznej ludu Bożego Desiderio desideravi. Poznań: 
Pallottinum, 2022.

Franciszek. Adhortacja apostolska o głoszeniu Ewangelii w dzisiejszym świecie Evangelii Gaudi-
um. Kraków: Wydawnictwo „M”, 2013.

Franciszek. Adhortacja Apostolska o powołaniu do świętości w świecie współczesnym Gaudete et 
exultate. Poznań: Pallottinum, 2018.

Franciszek. Encyklika o wierze Lumen fidei. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2013.
Gottardi, Giovanni. „Parola di Dio e vita cristiana: dalla «Parola» scritta all’ «esperienza, che l’ha 

generata»”. Esperienza e Teologia 1 (1995): 15–28.
Hadjadj, Fabrice. Antypodręcznik ewangelizacji. Jak dzisiaj mówić o Bogu? Kraków: Wydawnic-

two WAM, 2016.



22	 STANISŁAW DYK	

Hajduk, Ryszard. Ewangelia na forum świata. Od apologetyki do marketingu narracyjnego. 
Kraków: Wydawnictwo Homo Dei, 2013.

Hajduk, Ryszard. „Mistagogia egzystencjalna Karla Rahnera”. Roczniki Teologiczne 64, 
nr 12 (2019): 39–52.

Hajduk, Ryszard. Współczesne typy przepowiadania słowa Bożego. Olsztyn: Uniwersytet Warm-
ińsko-Mazurski, 2019.

Hasuer, Richard J. In His Spirit. A Guide to Today’s Spirituality. Mahwah: Paulist Press, 2012.
Jan Paweł II. Encyklika o Duchu Świętym w życiu Kościoła i  świata Dominum et Vivificantem. 

Poznań: Pallottinum, 1997.
Jan Paweł II. List apostolski Mane nobiscum Domine. Kraków: Wydawnictwo M, 2004.
Katechizm Kościoła katolickiego. Poznań: Pallottinum, 1994.
Klementowicz, Michał. „Tekstem/wzorzec homilii. Konceptualizacja zjawiska”. Studia Warm-

ińskie 61 (2024): 275–285.
Kongregacja ds. Duchowieństwa. Nawrócenie duszpasterskie wspólnoty parafialnej w służbie misji 

ewangelizacyjnej Kościoła. Wrocław: Wydawnictwo TUM, 2020.
Lorda, Juan L. Łaska Boża. Lublin: Wydawnictwo KUL, 2012.
Mauri, Roberto. „La predicazione generativa”. Dostęp 09.12.2024. https://www.settimananews.it/

liturgia/predicazione-generativa.
Nowak, Władysław. „Liturgia jako pieśń nowa ku czci Pana”. Roczniki Liturgiczne 56, nr 1 (2009): 

309–321.
Papieska Komisja Biblijna. „Interpretacja Biblii w Kościele”. W Interpretacja Biblii w Kościele. 

Dokument Papieskiej Komisji Biblijnej z komentarzem biblistów polskich, red. Ryszard Ru-
binkiewicz, 24–100. Warszawa: Oficyna Wydawnicza VOCATIO, 1999.

Rahner, Karl. „Die grundlegenden Imperative für den Selbstvollzug der Kirche in der gegenwärti-
gen Situation”. W Handbuch der Pastoraltheologie. Praktische Theologie der Kirche in ihrer 
Gegenwart, t. 2/1, red. Franz X. Arnold, Karl Rahner, Victor Schurr i Leonhard M. Weber, 
256–276. Freiburg–Basel–Wien: Herder, 1966.

Rohr, Richard. Uniwersalny Chrystus. Prawda, która zmienia wszystko. Warszawa: Wydawnictwo 
WAM, 2023.

Sielepin, Adelajda. Eucharystia. Obecność – hodie – uczestnictwo. Kraków: Wydawnictwo Nau-
kowe UPJPII, 2021.

Sławiński, Henryk. „Homilia wprowadzaniem w  doświadczenie Boga a  kontekst sekularyzmu”. 
Przegląd Homiletyczny 16 (2012): 119–134.

Strzelczyk, Grzegorz. „Sakrament Eucharystii”. W Znaki tajemnicy. Sakramenty w teorii i prak-
tyce Kościoła, red. Krzysztof Porosło i Robert J. Woźniak, 347–387. Kraków: Wydawnictwo 
WAM, 2018.

Szewczyk, Leszek. Głoszenie słowa Bożego w środowisku zsekularyzowanym. Katowice: Wydawn-
ictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2019.



	 METODY REALIZACJI EGZYSTENCJALNEJ WARSTWY HOMILII	 23

Wright, Nicholas T.  Dobra Nowina. Wiadomość, która zmieniła świat.  Kraków: Wydawnictwo 
WAM, 2016.

Wright, Nicholas T., „Resurrection and the Renewal of Creation”. Biblical Annnals 9, nr 4 (2019): 
655–670.

XV Zgromadzenie Ogólne Synodu Biskupów. „Młodzi, wiara i  rozeznawanie powołania. Doku-
ment końcowy”. Dostęp 09.12.2024. http://secretariat.synod.va/content/dam/synod2018/doc-
umenti/DOKUMENT_KONCOWY_SYNODU.pdf/ 

Żądło, Andrzej. „Egzystencjalno-pedagogiczny wymiar Eucharystii”. Przegląd Homiletyczny 
11 (2007): 123–135.

METODY REALIZACJI EGZYSTENCJALNEJ WARSTWY HOMILII

S t r e s z c z e n i e

Homilia powinna przyczyniać się do przemiany człowieka, a przez niego – do przemiany całego 
świata. Artykuł przedstawia wybrane metody homilijnego „wcielania” Ewangelii w życie słuchaczy. 
W pierwszej części opracowania ukazane zostały teologiczne podstawy egzystencjalnego ukierun-
kowania homilii. Odwołano się w tym miejscu do egzystencjalnego wymiaru słowa Bożego i litur-
gii oraz do ludzkiego życia, które zostało przyjęte i odkupione przez Chrystusa. W drugiej części 
artykułu zaprezentowano niektóre sposoby budowania egzystencjalnej warstwy homilii. Wskazano 
na głoszenie misterium Chrystusa jako podstawy formacji nowego człowieka, interpretowanie życia 
słuchaczy w świetle tegoż misterium, kształtowanie sakramentalnego postrzegania chrześcijańskiej 
egzystencji, wzywanie do odrzucenia grzechu i życia w jedności z Chrystusem oraz zachęcanie do 
konsekracji świata poprzez przenikanie go duchem Ewangelii i zwracanie ku Bogu. W opracowaniu 
akcent położony został na aspektach treściowych homilii. Pominięto natomiast kwestie językowe 
i formalne.

Słowa kluczowe:� homilia; misterium Chrystusa; słowo Boże; liturgia; życie słuchaczy


